
Le concept du vivant en question 

Anthropocentrisme ou biocentrisme ?

L’Université du bien commun à Paris vous invite 
à une rencontre avec le philosophe

Francis Wolff
Mercredi 18 février 2026 de 18 h 30 à 21 h

à l'Académie du climat
2, place Baudoyer ‒ 75004 Paris

Salle des mariages (2e étage)

Métro : Hôtel de Ville (1 et 11), Saint-Paul (1)

Rencontre proposée par Cristina Bertelli & Yovan Gilles, 
initiateurs et membres de l'UBC.Paris 

Inscription :
https://framaforms.org/universite-du-bien-commun-paris-concept-du-vivant-1768941501

Merci de nous faire part de toute annulation de réservation :
universitebiencommun@gmail.com

https://framaforms.org/universite-du-bien-commun-paris-concept-du-vivant-1768941501


Lors des deux dernières décennies, le concept du « vivant » s'est répandu avec force 
dans  le  discours  écologique  et,  en  conséquence,  dans  celui  des  problématiques 
concernant les biens communs. L’Université du bien commun à Paris a elle-même 
exploré le champ émergent des droits de la nature et des non-humains à plusieurs 
reprises, aux plans juridique et philosophique. Il nous semble cependant nécessaire 
de clarifier la portée et la pertinence de ce concept de vivant. C'est l'objet de cette 
session. 

Le basculement vers la notion de vivant pour remplacer celle d'humain, de nature, 
de culture est devenu presque une évidence. La dualité humain/nature s’en trouve 
par elle dépassée, la nature n'est plus le socle de la pensée écologique. Mais qui 
entendons-nous  protéger  quand  nous  parlons  de  « protéger  le  vivant » ?  Quoi 
inclure et caractériser dans cette catégorie extensive du vivant ? 

La  théorisation  de  l'anthropocène  a  symboliquement  marqué  le  début  d'une 
réévaluation  critique  de  la  place  de  l'humain  dans  son  environnement  et  des 
dualismes essentialistes entre  nature et  culture hérités de la tradition humaniste 
(avec Philippe Descola et Bruno Latour, entre autres). Les liens d'interdépendance 
entre humain et non-humain rebaptisés globalement le vivant remettent en question 
la  position  de  l'humain,  prenant  en  compte  la  subjectivité  animale  et  végétale, 
intégrant des mondes présentant d'autres formes d'intelligence ou d'expérience. Un 
certain  biocentrisme s'installe par là.  Un biocentrisme très généreux accordant à 
tous les vivants une valeur égale. 

La biodiversité n'a pas de valeur intrinsèque et sa sauvegarde n’est pas une fin en 
soi. Les humains sont des êtres vivants, dont le sort est indissolublement lié à celui 
des autres habitants de la planète. Pourtant, ce slogan généreux et inclusif dissimule 
des problèmes considérables. Nous sommes confrontés, en effet, à l'oscillation entre 
éthique  animale et  éthique  environnementale,  qui  recouvrent  deux  tendances 
différentes, aussi légitimes l’une que l’autre mais opposées dans leurs principes et 
leurs conséquences. L'éthique animale se rapporte à l’individu : elle s’inquiète du 
sort  de  chaque  animal,  parmi  ceux  qui  sont  susceptibles  de  souffrir.  L’éthique 
environnementale s’occupe des grands ensembles : les espèces, les populations, les 
biotopes...

Selon Francis Wolff, si nous avons besoin d’une éthique environnementale et d’une 
éthique  animale,  et  s’il  nous  faut  apprendre  à  les  combiner,  nous  n’avons  pas 
besoin, en revanche, d’une éthique du vivant, qui entraîne les deux autres dans des 
impasses. D’où la nécessité de redonner aux concepts de l’écologie toute leur ampleur 
et leur pertinence, que seul un humanisme revivifié peut leur conférer.

Francis Wolff montre que la seule communauté morale possible, consciente de la 
notion de valeur, est l’humanité. « Ce n’est pas la vie qui a une valeur absolue, c’est 



chaque vie humaine ». S’ensuit-il un droit de surexploiter et détruire à tour de bras 
tous les écosystèmes ? Non. Au contraire : c’est à l’être humain qu’il revient de gérer 
le contrat qui le lie à la biosphère.

Nous vous invitons à partager avec le philosophe Francis Wolff des interrogations 
cruciales  pour  comprendre  la  critique  de  l’usage  systématique  de  la  notion  de 
« vivant » par certains courants de la pensée écologique.

L'intervention  de  Francis  Wolff  sera  suivie  d'un  échange  avec  les  membres  de 
l'Université du bien commun et avec le public. 

Les intervenants

Francis Wolff
L’œuvre de Francis Wolff, professeur émérite à l’École normale supérieure de Paris, est une 
des plus importantes de la scène philosophique française. Vaste,  rigoureuse, percutante, 
ouverte sur les apports les plus divers, de la philosophie antique à l’école analytique anglo-
saxonne, elle touche aussi bien à l’histoire de la pensée qu’à la philosophie des sciences, à la 
métaphysique qu’à l’éthique, la musique ou la corrida. Avec une constante : la tentative de 
penser à nouveaux frais la notion tant décriée d’humanisme, à laquelle Wolff a consacré 
plusieurs livres importants, en particulier  Plaidoyer pour l’universel. Fonder l’humanisme 
(Fayard).  A  cette  lumière,  sa  rencontre  avec  les  enjeux  de  la  pensée  écologique,  que 
prolonge et approfondit son dernier livre, La vie a-t-elle une valeur ? (Philosophie magazine, 
éditeur), se révèle d’une rare fécondité. 

Cristina Bertelli
Galeriste  d’art  contemporaine en  Italie,  elle  fonde,  avec  Marc’O,  à  Paris  en  1991,  le 
Laboratoire  d’études  pratiques  sur  le  changement ainsi  que  l’association  Star  (science, 
technologie,  art,  recherche), qui  générera  le  collectif  d’édition  multidisciplinaire  et 
d’ingénierie culturelle Les périphériques vous parlent, qu’elle continue de présider, visant à 
favoriser  la  créativité  comme  « condition  de  transformation  sociale ».  Elle  a  impulsé 
plusieurs projets internationaux visant à renforcer les processus démocratiques en dehors 
de la mondialisation économique, et a réorganisé la  Fondation Danielle Mitterrand autour 
de la sauvegarde de l’eau. 

Yovan Gilles 
co-anime l’association et revue multimédia Les périphériques vous parlent. Corédacteur en 
chef, essayiste,  auteur de nombreux articles et coordinateur d’ouvrages collectifs  dans les 
champs socioculturel,  philosophique et  de l’écologie scientifique,  il  intervient également 
auprès  de  tous  publics  sur  les  discriminations. Il  mène  aussi  une  activité  artistique 
multidisciplinaire et est co-fondateur de l’Université du bien commun à Paris. Il a publié, en 
2024, Travail et réalisation de soi. La condition oeuvrière (Ed. Libre et Solidaire). 

https://www.universitebiencommun.org

https://www.universitebiencommun.org/
https://yovangilles.org/scenic/
http://www.lesperipheriques.org/
https://www.universitebiencommun.org/

	Merci de nous faire part de toute annulation de réservation : universitebiencommun@gmail.com
	Lors des deux dernières décennies, le concept du « vivant » s'est répandu avec force dans le discours écologique et, en conséquence, dans celui des problématiques concernant les biens communs. L’Université du bien commun à Paris a elle-même exploré le champ émergent des droits de la nature et des non-humains à plusieurs reprises, aux plans juridique et philosophique. Il nous semble cependant nécessaire de clarifier la portée et la pertinence de ce concept de vivant. C'est l'objet de cette session.
	Cristina Bertelli Galeriste d’art contemporaine en Italie, elle fonde, avec Marc’O, à Paris en 1991, le Laboratoire d’études pratiques sur le changement ainsi que l’association Star (science, technologie, art, recherche), qui générera le collectif d’édition multidisciplinaire et d’ingénierie culturelle Les périphériques vous parlent, qu’elle continue de présider, visant à favoriser la créativité comme « condition de transformation sociale ». Elle a impulsé plusieurs projets internationaux visant à renforcer les processus démocratiques en dehors de la mondialisation économique, et a réorganisé la Fondation Danielle Mitterrand autour de la sauvegarde de l’eau.
	Yovan Gilles co-anime l’association et revue multimédia Les périphériques vous parlent. Corédacteur en chef, essayiste, auteur de nombreux articles et coordinateur d’ouvrages collectifs dans les champs socioculturel, philosophique et de l’écologie scientifique, il intervient également auprès de tous publics sur les discriminations. Il mène aussi une activité artistique multidisciplinaire et est co-fondateur de l’Université du bien commun à Paris. Il a publié, en 2024, Travail et réalisation de soi. La condition oeuvrière (Ed. Libre et Solidaire).

