\\.Université @ 'ACA-DEM“:
“Bien Commun Awis | SUCUMAT

Paris

Le concept du vivant en question
Anthropocentrisme ou biocentrisme ?

L’Université du bien commun a Paris vous invite
a une rencontre avec le philosophe

Francis Wolff

Mercredi 18 février 2026 de 18 h30a 21 h

al'Académie du climat
2, place Baudoyer - 75004 Paris

Salle des mariages (2e étage)

Meétro : Hotel de Ville (1 et 11), Saint-Paul (1)

Rencontre proposeée par Cristina Bertelli & Yovan Gilles,
initiateurs et membres de 1'UBC.Paris

Inscription :
https://framaforms.org/universite-du-bien-commun-paris-concept-du-vivant-1768941501

Merci de nous faire part de toute annulation de réservation :
universitebiencommun@gmail.com


https://framaforms.org/universite-du-bien-commun-paris-concept-du-vivant-1768941501

Lors des deux derniéres décennies, le concept du « vivant » s'est répandu avec force
dans le discours écologique et, en conséquence, dans celui des problématiques
concernant les biens communs. L’Université du bien commun a Paris a elle-méme
exploré le champ émergent des droits de la nature et des non-humains a plusieurs
reprises, aux plans juridique et philosophique. Il nous semble cependant nécessaire
de clarifier la portée et la pertinence de ce concept de vivant. C'est 'objet de cette
session.

Le basculement vers la notion de vivant pour remplacer celle d'humain, de nature,
de culture est devenu presque une évidence. La dualité humain/nature s’en trouve
par elle dépassée, la nature n'est plus le socle de la pensée écologique. Mais qui
entendons-nous protéger quand nous parlons de « protéger le vivant» ? Quoi
inclure et caractériser dans cette catégorie extensive du vivant ?

La théorisation de l'anthropocéne a symboliquement marqué le début d'une
réévaluation critique de la place de I'humain dans son environnement et des
dualismes essentialistes entre nature et culture hérités de la tradition humaniste
(avec Philippe Descola et Bruno Latour, entre autres). Les liens d'interdépendance
entre humain et non-humain rebaptisés globalement le vivant remettent en question
la position de I'humain, prenant en compte la subjectivité animale et végétale,
intégrant des mondes présentant d'autres formes d'intelligence ou d'expérience. Un
certain biocentrisme s'installe par la. Un biocentrisme tres généreux accordant a
tous les vivants une valeur égale.

La biodiversité n'a pas de valeur intrinseéque et sa sauvegarde n’est pas une fin en
soi. Les humains sont des étres vivants, dont le sort est indissolublement lié a celui
des autres habitants de la planéte. Pourtant, ce slogan généreux et inclusif dissimule
des problemes considérables. Nous sommes confrontés, en effet, a 'oscillation entre
éthique animale et éthique environnementale, qui recouvrent deux tendances
différentes, aussi légitimes 'une que l'autre mais opposées dans leurs principes et
leurs conséquences. L'éthique animale se rapporte a I'individu : elle s’inquiete du
sort de chaque animal, parmi ceux qui sont susceptibles de souffrir. L’éthique
environnementale s’occupe des grands ensembles : les espéces, les populations, les
biotopes...

Selon Francis Wolff, si nous avons besoin d’une éthique environnementale et d’une
éthique animale, et s’il nous faut apprendre a les combiner, nous n’avons pas
besoin, en revanche, d’'une éthique du vivant, qui entraine les deux autres dans des
impasses. D’ou la nécessité de redonner aux concepts de l’écologie toute leur ampleur
et leur pertinence, que seul un humanisme revivifié peut leur conférer.

Francis Wolff montre que la seule communauté morale possible, consciente de la
notion de valeur, est 'humanité. « Ce n’est pas la vie qui a une valeur absolue, c’est



chaque vie humaine ». S’ensuit-il un droit de surexploiter et détruire a tour de bras
tous les écosystéemes ? Non. Au contraire : c’est a I’étre humain qu’il revient de gérer
le contrat qui le lie a la biosphére.

Nous vous invitons a partager avec le philosophe Francis Wolff des interrogations
cruciales pour comprendre la critique de l'usage systématique de la notion de
«vivant » par certains courants de la pensée écologique.

L'intervention de Francis WOolff sera suivie d'un échange avec les membres de
['Université du bien commun et avec le public.

Les intervenants

Francis Wolff

L’ceuvre de Francis Wolff, professeur émérite a I’Ecole normale supérieure de Paris, est une
des plus importantes de la scene philosophique francaise. Vaste, rigoureuse, percutante,
ouverte sur les apports les plus divers, de la philosophie antique a I’école analytique anglo-
saxonne, elle touche aussi bien a I’histoire de la pensée qu’a la philosophie des sciences, a la
métaphysique qu’a I’éthique, la musique ou la corrida. Avec une constante : la tentative de
penser a nouveaux frais la notion tant décriée d’humanisme, a laquelle Wolff a consacré
plusieurs livres importants, en particulier Plaidoyer pour l'universel. Fonder 'humanisme
(Fayard). A cette lumiere, sa rencontre avec les enjeux de la pensée écologique, que
prolonge et approfondit son dernier livre, La vie a-t-elle une valeur ? (Philosophie magazine,
éditeur), se révele d’une rare fécondité.

Cristina Bertelli

Galeriste d’art contemporaine en Italie, elle fonde, avec Marc’O, a Paris en 1991, le
Laboratoire d’études pratiques sur le changement ainsi que lassociation Star (science,
technologie, art, recherche), qui générera le collectif d’édition multidisciplinaire et
d’ingénierie culturelle Les périphériques vous parlent, qu’elle continue de présider, visant a
favoriser la créativité comme « condition de transformation sociale ». Elle a impulsé
plusieurs projets internationaux visant a renforcer les processus démocratiques en dehors
de la mondialisation économique, et a réorganisé la Fondation Danielle Mitterrand autour
de la sauvegarde de l'eau.

Yovan Gilles

co-anime l’association et revue multimédia Les périphériques vous parlent. Corédacteur en
chef, essayiste, auteur de nombreux articles et coordinateur d’ouvrages collectifs dans les
champs socioculturel, philosophique et de I’écologie scientifique, il intervient également
aupres de tous publics sur les discriminations. II mene aussi une activité artistique
multidisciplinaire et est co-fondateur de I'Université du bien commun a Paris. Il a publié, en
2024, Travail et réalisation de soi. La condition oeuvriére (Ed. Libre et Solidaire).

https:// www.universitebiencommun.org



https://www.universitebiencommun.org/
https://yovangilles.org/scenic/
http://www.lesperipheriques.org/
https://www.universitebiencommun.org/

	Merci de nous faire part de toute annulation de réservation : universitebiencommun@gmail.com
	Lors des deux dernières décennies, le concept du « vivant » s'est répandu avec force dans le discours écologique et, en conséquence, dans celui des problématiques concernant les biens communs. L’Université du bien commun à Paris a elle-même exploré le champ émergent des droits de la nature et des non-humains à plusieurs reprises, aux plans juridique et philosophique. Il nous semble cependant nécessaire de clarifier la portée et la pertinence de ce concept de vivant. C'est l'objet de cette session.
	Cristina Bertelli Galeriste d’art contemporaine en Italie, elle fonde, avec Marc’O, à Paris en 1991, le Laboratoire d’études pratiques sur le changement ainsi que l’association Star (science, technologie, art, recherche), qui générera le collectif d’édition multidisciplinaire et d’ingénierie culturelle Les périphériques vous parlent, qu’elle continue de présider, visant à favoriser la créativité comme « condition de transformation sociale ». Elle a impulsé plusieurs projets internationaux visant à renforcer les processus démocratiques en dehors de la mondialisation économique, et a réorganisé la Fondation Danielle Mitterrand autour de la sauvegarde de l’eau.
	Yovan Gilles co-anime l’association et revue multimédia Les périphériques vous parlent. Corédacteur en chef, essayiste, auteur de nombreux articles et coordinateur d’ouvrages collectifs dans les champs socioculturel, philosophique et de l’écologie scientifique, il intervient également auprès de tous publics sur les discriminations. Il mène aussi une activité artistique multidisciplinaire et est co-fondateur de l’Université du bien commun à Paris. Il a publié, en 2024, Travail et réalisation de soi. La condition oeuvrière (Ed. Libre et Solidaire).

